Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025
E-ISSN 2827-9107

Kekerasan Simbolik dalam llusi Emansipasi Ruang Digital
(Urgensi Literasi Digital, Perubahan Struktural, dan Transformasi Kultural pada
Kekerasan Terhadap Perempuan dan Anak)

Nyoman Ayu Sukma Pramestisari’
'Fakultas llmu Sosial dan limu Politik, Universitas Udayana
Email: ayu_pramestisari@unud.ac.id

ABSTRACT

Digital transformation is often understood as an expansion of the public sphere that is democratic and
emancipatory, enabling individuals to participate on equal terms without being constrained by conventional
social hierarchies. However, this article advances a sociological critique of this assumption by
demonstrating that digital space is not neutral, but rather operates as a social field that reproduces existing
power relations and social inequalities. The central focus of this article is to explain how women and children
are socially produced as vulnerable groups within digital spaces through mechanisms of symbolic violence
that function latently and are socially legitimized. Employing a qualitative approach through a literature-
based study, this article examines recent scholarship on online gender-based violence, children’s
vulnerability within digital ecosystems, and the interrelations between technology, patriarchal culture, and
structures of power. The analysis reveals that the vulnerability of women and children does not stem from
biological differences, but from society’s failure to understand gender as a social construction distinct from
sex as a biological condition. This conceptual misrecognition leads to the naturalization of subordination,
the justification of control over women’s bodies and expressions, and the delegitimization of children’s
experiences of violence. Drawing on Pierre Bourdieu’s theoretical framework, digital space is
conceptualized as a social field in which symbolic capital is unequally distributed, while patriarchal habitus
and gendered doxa shape social acceptance of such inequalities. Symbolic violence operates through
language, representation, algorithms, and interactional norms that constrain the agency of subordinate
groups without overt coercion. This article argues that digital literacy approaches that focus solely on
individual responsibility risk reinforcing symbolic domination. Therefore, a critical sociological perspective
is necessary to dismantle the illusion of digital emancipation and to reclaim digital space as an arena of
equitable social participation.

Keywords: Symbolic violence, Digital space, Gender-based inequality, Women, Children

ABSTRAK

Transformasi digital kerap dipahami sebagai perluasan ruang publik yang demokratis dan emansipatoris,
di mana individu dapat berpartisipasi secara setara tanpa dibatasi oleh hierarki sosial konvensional.
Namun, artikel ini mengajukan kritik sosiologis terhadap asumsi tersebut dengan menunjukkan bahwa
ruang digital tidak bersifat netral, melainkan beroperasi sebagai arena sosial yang mereproduksi relasi
kuasa dan ketimpangan yang telah ada. Fokus utama artikel ini adalah menjelaskan bagaimana
perempuan dan anak diproduksi sebagai kelompok rentan di ruang digital melalui mekanisme kekerasan
simbolik yang bekerja secara laten dan dilegitimasi secara sosial.Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif melalui studi pustaka, artikel ini menganalisis penelitian mutakhir mengenai kekerasan berbasis
gender online, kerentanan anak dalam ekosistem digital, serta hubungan antara teknologi, budaya patriarki,
dan struktur kekuasaan. Analisis menunjukkan bahwa kerentanan perempuan dan anak tidak bersumber
dari perbedaan biologis, melainkan dari kegagalan masyarakat memahami gender sebagai konstruksi
sosial yang terpisah dari jenis kelamin sebagai kondisi biologis. Kekeliruan konseptual ini menghasilkan
naturalisasi subordinasi, pembenaran kontrol atas tubuh dan ekspresi perempuan, serta delegitimasi
pengalaman kekerasan yang dialami anak.Dalam perspektif Pierre Bourdieu, ruang digital dipahami
sebagai arena (field) tempat distribusi modal simbolik berlangsung secara timpang, sementara habitus
patriarkal dan doxa gender membentuk penerimaan sosial terhadap ketimpangan tersebut. Kekerasan

73



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN 2827-9107

simbolik bekerja melalui bahasa, representasi, algoritma, dan norma interaksi yang membatasi agensi
kelompok subordinat tanpa paksaan langsung. Artikel ini menegaskan bahwa pendekatan literasi digital
yang semata-mata menekankan tanggung jawab individual justru berpotensi melanggengkan dominasi
simbolik. Oleh karena itu, diperlukan pembacaan sosiologis kritis untuk membongkar ilusi emansipasi
digital dan merebut kembali ruang digital sebagai arena partisipasi sosial yang setara.

Kata kunci: Kekerasan simbolik, Ruang digital, Ketimpangan gender, Perempuan, Anak

Pendahuluan

Transformasi digital telah menghadirkan
perubahan mendasar dalam hampir seluruh
aspek kehidupan sosial, mulai dari komunikasi,
pendidikan, ekonomi, hingga partisipasi politik.
Ruang digital secara normatif diposisikan
sebagai ruang yang demokratis, inklusif, dan
emansipatoris, yang memungkinkan setiap
individu untuk mengakses informasi,
mengekspresikan diri, serta berpartisipasi secara
setara tanpa dibatasi oleh ruang dan waktu.
Dalam kerangka ideal tersebut, teknologi digital
dipahami sebagai instrumen penting untuk
memperluas kesempatan, memperkuat agensi
individu, dan menciptakan ruang publik yang
lebih aman serta adil bagi semua kelompok
sosial, termasuk perempuan dan anak (Couldry &
Mejias, 2023). Namun demikian, asumsi normatif
mengenai netralitas dan keamanan ruang digital
tidak sepenuhnya tercermin dalam realitas
empiris.

Berbagai penelitian mutakhir
menunjukkan bahwa ruang digital justru menjadi
arena baru bagi reproduksi ketimpangan sosial
dan kekerasan berbasis gender. Perempuan dan
anak secara konsisten muncul sebagai kelompok
yang paling rentan mengalami berbagai bentuk
kekerasan digital, seperti pelecehan daring,
ujaran kebencian berbasis gender, penyebaran
konten intim tanpa persetujuan, doxxing, hingga
eksploitasi seksual anak secara online (Henry &
Powell, 2021; Citron, 2023). Kondisi ini
menunjukkan adanya jurang yang signifikan
antara idealisasi ruang digital sebagai ruang
aman dan praktik sosial yang berlangsung di
dalamnya. Kekerasan yang terjadi di ruang digital
tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
insiden individual atau persoalan teknis
keamanan siber. Sebaliknya, kekerasan digital
beroperasi sebagai bentuk kekerasan simbolik
yang bekerja secara halus, sistemik, dan sering

kali tidak disadari, baik oleh pelaku maupun oleh
struktur sosial yang menopangnya. Kekerasan ini
dimungkinkan oleh budaya patriarki yang telah
lama mengakar, yang kemudian menemukan
medium baru melalui teknologi digital. Norma
misoginis, budaya menyalahkan korban (victim
blaming), serta objektivikasi tubuh perempuan
direproduksi melalui bahasa, visual, algoritma,
dan praktik interaksi di platform digital (Banet-
Weiser, 2021; Noble, 2022).

Dalam konteks perempuan, ruang digital
sering kali menjadi perpanjangan dari kontrol
sosial atas tubuh, moralitas, dan ekspresi diri.
Perempuan yang mengekspresikan pendapat
atau identitasnya di ruang digital kerap
menghadapi pengawasan berlapis, serangan
berbasis gender, serta delegitimasi suara
mereka. Sementara itu, anak-anak berada dalam
posisi yang lebih rentan akibat keterbatasan
kapasitas proteksi diri dan relasi kuasa yang
timpang, baik dengan orang dewasa maupun
dengan sistem platform digital itu sendiri.
Paparan terhadap konten berbahaya, eksploitasi
seksual, dan praktik ekonomi ilegal di ruang
digital berdampak serius terhadap
perkembangan psikologis dan sosial anak
(Livingstone et al.,, 2022; UNICEF, 2023).
Ironisnya, dominasi pendekatan teknokratis
dalam wacana keamanan digital justru
mempersempit pemahaman atas persoalan ini.
Upaya perlindungan sering kali direduksi pada
peningkatan keterampilan teknis individu, seperti
penguatan kata sandi, pengaturan privasi, atau
literasi penggunaan perangkat. Meskipun
penting, pendekatan tersebut cenderung
mengabaikan dimensi struktural dan kultural dari
kekerasan digital. Dalam praktiknya, beban
perlindungan sering kali dialihkan kepada
individu—khususnya perempuan—yang secara
implisit dituntut untuk “lebih berhati-hati” dalam
menggunakan ruang digital, alih-alih menantang

74



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

sistem sosial dan platform yang memungkinkan
kekerasan tersebut terus berlangsung (Noble,
2022; Powell & Henry, 2023).

Kondisi di atas menunjukkan adanya gap
konseptual yang signifikan dalam pemaknaan
ruang digital. Di satu sisi, ruang digital
dipromosikan sebagai ruang aman, rasional, dan
setara; di sisi lain, ia berfungsi sebagai arena
reproduksi kekerasan simbolik yang
memperdalam  ketimpangan gender dan
generasi. Kekerasan simbolik di ruang digital
bekerja melalui mekanisme  normalisasi,
invisibilitas, dan delegitimasi pengalaman
korban, sehingga sering kali tidak diakui sebagai
bentuk kekerasan yang “nyata”. Akibatnya,
dampak psikososial seperti hilangnya rasa aman,
menarik diri dari ruang publik digital, krisis
identitas, hingga risiko bunuh diri kerap luput dari
perhatian kebijakan dan intervensi sosial (Fraser,
2020; Citron, 2023). Oleh karena itu, diperlukan
kerangka analisis yang mampu menempatkan
ruang digital sebagai arena sosial yang sarat
relasi kuasa, bukan sekadar medium teknologi.
Pendekatan literasi digital berbasis keadilan
gender menjadi penting untuk menjembatani gap
antara ideal dan realitas tersebut. Literasi digital
tidak hanya dipahami sebagai kemampuan
teknis, melainkan sebagai kapasitas kritis untuk
membaca, menafsirkan, dan menantang narasi
dominan yang mereproduksi ketimpangan dan
kekerasan simbolik. Dengan demikian, ruang
digital dapat direbut kembali sebagai ruang yang
aman, adil, dan berpihak pada perempuan dan
anak sebagai subjek sosial yang setara (UN
Women, 2022; Couldry & Mejias, 2023).

Kajian Pustaka

Berbagai kajian mutakhir menegaskan
bahwa ruang digital tidak dapat dipahami sebagai
ruang yang netral secara sosial, melainkan
sebagai arena yang mereproduksi relasi kuasa
yang telah ada dalam masyarakat. Henry dan
Powell (2021) dalam  kajian  mereka
tentang technology-facilitated sexual
violence menunjukkan bahwa kekerasan
berbasis gender di ruang digital merupakan
kelanjutan dari kekerasan patriarkal di ruang
offline. Mereka menegaskan bahwa teknologi

E-ISSN 2827-9107

digital memperluas jangkauan, intensitas, dan
dampak kekerasan simbolik melalui mekanisme
anonimitas, viralitas, dan normalisasi ujaran
misoginis. Kekerasan digital terhadap
perempuan tidak hanya bersifat insidental, tetapi
beroperasi secara sistemik melalui praktik sosial
yang dilegitimasi oleh budaya dan struktur
platform.

Sejalan dengan itu, Banet-Weiser (2021)
menekankan bahwa budaya digital kontemporer
memperkuat objektivikasi perempuan melalui
apa yang ia sebut sebagai popular misogyny.
Dalam konteks media sosial, ekspresi diri
perempuan sering kali dibingkai dalam logika
visibilitas yang paradoksal: perempuan didorong
untuk tampil, namun sekaligus dihukum ketika
tampil tersebut melampaui norma patriarkal.
Kajian ini menunjukkan bahwa kekerasan
simbolik bekerja melalui bahasa, humor, dan
representasi  visual yang  merendahkan
perempuan, sekaligus menyamarkannya sebagai
bagian dari kebebasan berekspresi di ruang
digital. Kajian lain yang relevan datang dari Noble
(2022), yang menyoroti peran teknologi dan
algoritma dalam mereproduksi ketimpangan
sosial dan gender. Noble menunjukkan bahwa
sistem digital tidak hanya mencerminkan bias
sosial, tetapi secara aktif memperkuatnya melalui
desain, klasifikasi, dan distribusi informasi.
Dalam konteks perempuan dan anak, bias
algoritmik  berkontribusi pada normalisasi
stereotip gender, invisibilitas pengalaman korban,
serta lemahnya mekanisme perlindungan. Kajian
ini penting untuk memahami bahwa kekerasan
simbolik di ruang digital tidak hanya dihasilkan
oleh pengguna, tetapi juga oleh struktur teknologi
itu sendiri.

Fokus pada kelompok anak, Livingstone
et al. (2022) menegaskan bahwa anak-anak
menghadapi risiko berlapis di ruang digital akibat
ketimpangan relasi kuasa, keterbatasan literasi
kritis, dan lemahnya regulasi perlindungan.
Penelitian ini menunjukkan bahwa paparan
terhadap konten berbahaya, eksploitasi seksual
online, dan praktik manipulatif di platform digital
berdampak signifikan terhadap kesehatan mental
dan perkembangan sosial anak. Kekerasan
terhadap anak di ruang digital sering kali tidak

75



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

dikenali sebagai kekerasan simbolik karena
dibungkus dalam logika hiburan, permainan, atau
ekonomi digital. Sementara itu, Citron (2023)
menyoroti bahwa kegagalan sistem hukum dan
kebijakan dalam merespons kekerasan digital
berkontribusi pada keberlanjutan kekerasan
simbolik. Dalam kajiannya, Citron menunjukkan
bahwa korban—terutama perempuan—sering
kali tidak mendapatkan pengakuan institusional
atas pengalaman kekerasan daring mereka.
Diskursus hukum vyang lambat dan bias
memperkuat budaya menyalahkan Kkorban,
sehingga perempuan dan anak didorong untuk
membatasi partisipasi mereka di ruang digital.
Temuan ini menegaskan bahwa kekerasan
simbolik tidak hanya berlangsung di level kultural,
tetapi juga dilembagakan secara struktural.

Metode Penelitian

Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi pustaka (library research).
Pendekatan  kualitatif  dipilih  karena
penelitian ini tidak bertujuan untuk mengukur
fenomena secara kuantitatif, melainkan
untuk  memahami, menafsirkan, dan
mengkonstruksi makna sosial di balik praktik
kekerasan simbolik terhadap perempuan
dan anak di ruang digital. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menggali
relasi kuasa, Kkonstruksi sosial, serta
mekanisme kultural yang bekerja secara
laten dan tidak selalu tampak dalam praktik
kekerasan digital.

Jenis dan Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-
analitis dengan perspektif kritis. Penelitian
deskriptif digunakan untuk memetakan bentuk-
bentuk kekerasan simbolik di ruang digital,
sementara pendekatan analitis kritis digunakan
untuk mengkaji bagaimana kekerasan tersebut
dilegitimasi, dinormalisasi, dan direproduksi
melalui struktur sosial, budaya patriarki, dan
diskursus dominan mengenai ruang digital.
Perspektif kritis memungkinkan penelitian ini
untuk tidak hanya menggambarkan fenomena,

E-ISSN 2827-9107

tetapi juga mempertanyakan relasi kuasa yang
melandasinya.

Sumber dan Jenis Data

Data dalam penelitian ini
merupakan data sekunder yang diperoleh
melalui studi pustaka. Sumber data meliputi:

a. Artikel jurnal ilmiah nasional dan
internasional (terbit dalam 5 tahun
terakhir) yang membahas kekerasan
berbasis gender online, sosiologi digital,
feminisme, dan kekerasan simbolik.

b. Laporan resmi lembaga negara dan
organisasi masyarakat sipil, seperti
Komnas Perempuan, SAFEnet, UNICEF,
UN Women, serta laporan internasional
mengenai keamanan digital perempuan

dan anak.
c. Dokumen kebijakan dan regulasi,
termasuk peraturan perundang-

undangan dan pedoman perlindungan
perempuan dan anak di ruang digital.

d. Buku dan monograf ilmiah yang relevan
dengan teori kekerasan simbolik Pierre
Bourdieu dan kajian kritis gender,
sepanjang masih relevan secara
konseptual.

Pemilihan sumber data dilakukan secara purposif
dengan kriteria relevansi topik, kredibilitas
sumber, dan keterkinian publikasi untuk
memastikan kualitas dan validitas analisis.

Teknik Pengumpulan Data

Pengumpulan data dilakukan
melalui penelusuran literatur
sistematis menggunakan basis data ilmiah
seperti Google Scholar, Scopus, dan portal jurnal
nasional. Proses ini melibatkan identifikasi kata
kunci utama, seperti kekerasan
simbolik, kekerasan berbasis gender
online, perempuan dan anak di ruang digital,
serta literasi digital berkeadilan gender. Literatur
yang diperoleh kemudian diseleksi berdasarkan
abstrak dan isi untuk memastikan kesesuaian
dengan fokus penelitian.

Teknik Analisis Data

76



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

Analisis data dilakukan
menggunakan analisis tematik dan interpretatif.
Tahapan analisis meliputi:

a. Klasifikasi data, dengan
mengelompokkan  temuan literatur
berdasarkan tema-tema utama, seperti
bentuk kekerasan simbolik, mekanisme
reproduksi kekuasaan, dampak
psikososial, dan respons kebijakan.

b. Interpretasi kritis, dengan mengaitkan
tema-tema tersebut pada kerangka teori
kekerasan simbolik Pierre Bourdieu,
khususnya konsep habitus, arena (field),
dan doxa.

c. Sintesis konseptual, yakni merangkai
temuan lintas sumber untuk membangun
pemahaman komprehensif mengenai
ruang digital sebagai arena kekerasan
simbolik terhadap perempuan dan anak.

Analisis dilakukan secara reflektif dengan
menempatkan konteks sosial, budaya, dan politik
sebagai bagian integral dari pembacaan data.

Keabsahan Data

Untuk  menjaga keabsahan dan
kredibilitas  penelitian, digunakan triangulasi
sumber, yakni dengan membandingkan temuan
dari berbagai jenis literatur dan lembaga. Selain
itu, konsistensi teoritis dijaga dengan
menggunakan kerangka konseptual yang sama
dalam seluruh proses analisis.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kegagalan Memahami Gender dan Jenis
Kelamin

Kerentanan perempuan dan anak di
ruang digital tidak dapat dilepaskan dari
kegagalan masyarakat dalam memahami secara
konseptual perbedaan antara jenis
kelamin sebagai kondisi biologis
dan gender sebagai  konstruksi sosial yang
dibentuk oleh norma, nilai, dan relasi kuasa.
Kekeliruan konseptual ini menyebabkan peran,
sifat, dan tanggung jawab tertentu dilekatkan
secara naturalistik pada perempuan dan anak,
seolah-olah merupakan takdir yang tidak dapat
dipertanyakan. Dalam konteks ruang digital,

E-ISSN 2827-9107

kegagalan ini berimplikasi serius karena ia
membentuk cara masyarakat memaknai
kehadiran, ekspresi, dan pengalaman
perempuan serta anak, termasuk ketika mereka
menjadi korban kekerasan (UN Women, 2022;
Banet-Weiser, 2021).

Ruang digital secara normatif diposisikan
sebagai ruang yang demokratis dan setara,
namun ia beroperasi dalam kerangka nilai sosial
yang telah lama dibentuk oleh pemahaman
esensialis tentang gender. Perempuan kerap
dipersepsikan sebagai pihak yang secara “alami”
lebih emosional, pasif, dan bertanggung jawab
atas moralitas, sementara laki-laki diposisikan
sebagai subjek aktif dan dominan. Ketika
pemahaman ini dibawa ke ruang digital, ekspresi
perempuan—baik dalam bentuk visual, opini,
maupun partisipasi publik—sering kali dinilai
berdasarkan standar moral gender yang sempit.
Akibatnya, perempuan menjadi sasaran
pelecehan, pengawasan, dan kekerasan daring
yang kemudian dibenarkan dengan argumen
bahwa mereka telah melanggar “kodrat” atau
norma kewanitaan (Henry & Powell, 2021; Citron,
2023). Contoh konkret dari kegagalan ini terlihat
dalam praktik victim blaming terhadap
perempuan korban kekerasan digital.
Penyebaran konten intim tanpa persetujuan,
misalnya, sering kali tidak dipahami sebagai
kejahatan serius, melainkan sebagai akibat dari
perilaku perempuan yang dianggap terlalu
terbuka atau tidak menjaga diri. Narasi semacam
ini berangkat dari anggapan bahwa perempuan
memiliki tanggung jawab moral yang lebih besar
atas tubuh dan citranya, seolah-olah kontrol atas
tubuh perempuan merupakan konsekuensi alami
dari jenis kelaminnya. Padahal, standar tersebut
merupakan konstruksi sosial yang dilegitimasi
secara kultural, bukan kodrat biologis (Banet-
Weiser, 2021).

Kegagalan membedakan gender dan
jenis kelamin juga berdampak pada cara
perempuan diperlakukan ketika mereka aktif
bersuara di ruang digital. Perempuan yang
menyampaikan pendapat kritis, terutama terkait
isu politik, agama, atau gender, kerap diserang
dengan komentar yang merendahkan tubuh,
seksualitas, atau peran domestiknya. Serangan

77



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

semacam ini tidak diarahkan pada substansi
argumen, melainkan pada identitas gender
perempuan yang dianggap menyimpang dari
peran sosial yang “seharusnya”. Dalam konteks
ini, ruang digital berfungsi sebagai arena
pendisiplinan sosial untuk mengembalikan
perempuan ke peran yang dianggap sesuai
dengan kodratnya (Citron, 2023). Pada kelompok
anak, kegagalan memahami perbedaan antara
konstruksi sosial dan kodrat biologis juga
berkontribusi terhadap kerentanan di ruang
digital. Anak sering kali dipandang sebagai
individu yang belum sepenuhnya memiliki
kapasitas moral dan rasional, sehingga suara
dan pengalaman mereka dianggap kurang valid.
Di sisi lain, anak juga diasumsikan mampu
beradaptasi secara alami dengan teknologi
hanya karena mereka lahir di era digital. Asumsi
ini mengaburkan fakta bahwa literasi digital
bukanlah kemampuan bawaan, melainkan
keterampilan sosial yang perlu dipelajari dan
didampingi. Akibatnya, anak sering kali dibiarkan
menghadapi ruang digital tanpa perlindungan
yang memadai (Livingstone et al., 2022; UNICEF,
2023).

Kerentanan anak di ruang digital juga
diperkuat oleh normalisasi peran sosial tertentu
yang dilekatkan pada usia mereka. Anak
diposisikan sebagai konsumen, objek hiburan,
atau target pasar dalam ekonomi digital,
sementara aspek perlindungan dan hak anak
sering kali diabaikan. Praktik seperti eksploitasi
seksual anak secara online, grooming, dan
paparan konten berbahaya kerap tidak segera
dikenali sebagai kekerasan karena dibungkus
dalam bentuk permainan, relasi pertemanan,
atau hiburan digital. Ketika kekerasan terjadi,
anak sering kali disalahkan karena dianggap
kurang berhati-hati, padahal ketidaksetaraan
relasi kuasa dan kurangnya pendampingan
merupakan faktor utama (Livingstone et al.,
2022). Lebih jauh, kegagalan konseptual dalam
memahami gender dan jenis kelamin juga
tercermin dalam pendekatan literasi dan
keamanan digital yang dominan. Literasi digital
sering kali dipahami secara sempit sebagai
kemampuan teknis, tanpa membongkar norma
gender yang membentuk pengalaman pengguna.

E-ISSN 2827-9107

Perempuan diajarkan untuk lebih berhati-hati,
membatasi ekspresi, dan menyesuaikan diri
dengan risiko, sementara anak diarahkan untuk
patuh dan tidak melanggar aturan. Pendekatan
ini mengabaikan fakta bahwa kekerasan terjadi
bukan karena identitas biologis korban,
melainkan karena konstruksi sosial yang
menempatkan mereka dalam posisi subordinat
(Noble, 2022).

Kondisi tersebut diperparah oleh
lemahnya respons institusional dan budaya
hukum yang masih bias gender dan usia.
Kekerasan digital terhadap perempuan dan anak
sering kali dianggap sebagai masalah privat atau
konsekuensi dari penggunaan teknologi, bukan
sebagai pelanggaran hak yang serius. Ketika
masyarakat gagal memahami bahwa norma
gender bersifat konstruktif dan dapat diubah,
maka kekerasan di ruang digital akan terus
direproduksi dan dinormalisasi. Perempuan dan
anak akhirnya didorong untuk menarik diri dari
ruang digital demi keselamatan, sehingga
kehilangan akses terhadap manfaat sosial,
ekonomi, dan politik yang seharusnya dapat
mereka peroleh (UN Women, 2022).

Dengan demikian, kerentanan
perempuan dan anak di ruang digital merupakan
hasil dari interaksi antara teknologi digital dan
pemahaman sosial yang keliru mengenai gender
dan jenis kelamin. Selama gender terus
diperlakukan sebagai takdir biologis, ruang digital
akan tetap menjadi arena yang tidak aman bagi
kelompok yang telah lama dimarginalkan. Oleh
karena itu, upaya menciptakan ruang digital yang
aman tidak dapat berhenti pada solusi teknis
semata, melainkan harus disertai dengan
transformasi pemahaman sosial mengenai
gender sebagai konstruksi, serta pengakuan
penuh atas hak dan agensi perempuan dan anak
di ruang digital.

Kerentanan adalah Kekerasan Simbolik
Dalam perspektif Pierre Bourdieu,
kekerasan simbolik ~ merupakan bentuk
kekuasaan yang bekerja secara halus, tidak
kasatmata, dan diterima sebagai sesuatu yang
wajar oleh mereka yang mendominasi maupun
yang didominasi. Kekerasan ini tidak dijalankan

78



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

melalui paksaan fisik, melainkan melalui bahasa,
simbol, kategori berpikir, dan sistem makna yang
dilegitimasi secara sosial (Bourdieu, 2001).
Dengan kerangka ini, kerentanan perempuan
dan anak di ruang digital dapat dipahami bukan
sebagai akibat dari kelemahan individual,
melainkan sebagai hasil dari dominasi simbolik
yang direproduksi dalam arena digital.

Ruang digital, dalam kerangka Bourdieu,
dapat dipahami sebagai sebuah arena
(field) sosial dengan aturan, hierarki, dan logika
kekuasaan tertentu. Arena ini tidak netral,
melainkan dibentuk oleh relasi kuasa yang telah
ada dalam masyarakat. Budaya patriarki yang
mendominasi ruang sosial offline masuk dan
bertransformasi di ruang digital melalui praktik
komunikasi, representasi, dan desain platform.
Dalam arena ini, perempuan dan anak
menempati posisi subordinat karena modal
simbolik yang mereka miliki—seperti legitimasi
suara, otoritas moral, dan pengakuan sosial—
lebih rendah dibandingkan kelompok dominan
(Banet-Weiser, 2021). Kekerasan simbolik
terhadap perempuan di ruang digital bekerja
melalui habitus patriarkal yang membentuk cara
masyarakat memandang tubuh, ekspresi, dan
peran perempuan. Habitus ini menghasilkan
disposisi kolektif yang menganggap perempuan
sebagai objek visual, penjaga moralitas, dan
pihak yang harus mengontrol diri. Ketika
perempuan mengalami pelecehan daring,
penyebaran konten intim tanpa persetujuan, atau
serangan berbasis gender, kekerasan tersebut
sering kali tidak diakui sebagai pelanggaran
serius karena telah dinormalisasi dalam struktur
makna sosial. Victim blaming merupakan
manifestasi nyata dari kekerasan simbolik, di
mana perempuan menerima penilaian moral
sebagai sesuatu yang “seharusnya”, sehingga
dominasi berlangsung tanpa perlawanan terbuka
(Henry & Powell, 2021).

Lebih jauh, kekerasan simbolik juga
tampak dalam kegagalan masyarakat
membedakan antara gender sebagai konstruksi
sosial dan jenis kelamin sebagai kodrat biologis.
Dalam kerangka doxa—yakni keyakinan yang
diterima tanpa dipertanyakan—peran dan
batasan sosial perempuan dianggap sebagai

E-ISSN 2827-9107

konsekuensi alami dari jenis kelaminnya. Doxa ini
bekerja efektif di ruang digital, misalnya ketika
perempuan yang aktif bersuara dianggap “tidak
pantas”, “terlalu vokal”, atau melanggar kodrat.
Kekerasan simbolik di sini tidak hanya
membungkam perempuan secara individual,
tetapi juga mengatur batas-batas kehadiran
perempuan dalam ruang publik digital (Citron,
2023). Pada kelompok anak, kekerasan simbolik
beroperasi melalui doxa usia yang memposisikan
anak sebagai subjek yang belum rasional dan
tidak sepenuhnya memiliki agensi. Dalam arena
digital, anak sering kali dipandang sebagai
pengguna teknologi yang “alami” dan adaptif,
sehingga risiko yang mereka hadapi dianggap
sebagai konsekuensi wajar dari proses belajar.
Pandangan ini mengaburkan relasi kuasa yang
timpang antara anak dan orang dewasa, serta
antara anak dan platform digital. Praktik seperti
eksploitasi  seksual online, grooming, dan
manipulasi emosional tidak selalu dikenali
sebagai kekerasan karena dibingkai dalam narasi
pertemanan, hiburan, atau permainan
(Livingstone et al., 2022).

Kekerasan simbolik terhadap perempuan
dan anak juga diperkuat oleh diskursus literasi
digital yang berfokus pada tanggung jawab
individual. Dalam perspektif Bourdieu, diskursus
ini berfungsi sebagai mekanisme legitimasi
dominasi, karena  memindahkan  beban
perlindungan kepada individu yang telah berada
dalam posisi subordinat. Perempuan diminta
untuk membatasi ekspresi dan menjaga diri,
sementara anak dituntut untuk patuh dan berhati-
hati, tanpa mempertanyakan struktur sosial dan
teknologi yang memungkinkan kekerasan terjadi.
Dominasi simbolik menjadi efektif karena diterima
sebagai solusi rasional dan netral (Noble, 2022).
Dengan demikian, analisis melalui perspektif
kekerasan simbolik Pierre Bourdieu
menunjukkan bahwa kerentanan perempuan dan
anak di ruang digital merupakan hasil dari
internalisasi dominasi yang dilegitimasi melalui
habitus, doxa, dan struktur arena digital.
Kekerasan tidak selalu hadir dalam bentuk
serangan langsung, tetapi bekerja melalui
normalisasi, invisibilitas, dan penerimaan sosial
atas ketimpangan. Ruang digital, alih-alih

79



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

menjadi ruang aman, berfungsi sebagai arena
reproduksi kekuasaan simbolik yang membatasi
agensi perempuan dan anak, serta menghalangi
mereka untuk hadir secara setara dalam ruang
publik digital.

Literasi Digital Berbasis Gender, Perubahan
Struktural, dan Transformasi Kultural

Persoalan kerentanan perempuan dan
anak di ruang digital tidak dapat diselesaikan
melalui pendekatan parsial atau teknis semata.
Kompleksitas masalah ini menuntut solusi
multidimensional yang mampu menjawab
dimensi individual, struktural, dan kultural secara
simultan. Oleh karena itu, upaya menciptakan
ruang digital yang aman dan adil perlu diarahkan
pada penguatan literasi digital berbasis gender,
perbaikan struktur kelembagaan dan teknologi,
serta transformasi budaya sosial yang menopang
kekerasan simbolik dan ketimpangan relasi
kuasa. Literasi digital berbasis gender
merupakan pendekatan yang menempatkan
relasi kuasa, norma sosial, dan konstruksi gender
sebagai bagian integral dari pemahaman
teknologi digital. Berbeda dengan literasi digital
konvensional yang menekankan keterampilan
teknis—seperti  pengelolaan  kata  sandi,
pengaturan privasi, atau keamanan akun—
literasi digital berbasis gender bertujuan
membangun  kesadaran kritis  terhadap
bagaimana teknologi dapat mereproduksi
ketimpangan dan kekerasan berbasis gender
(UN  Women, 2022). Pendekatan ini
memampukan individu, khususnya perempuan
dan anak, untuk mengenali kekerasan simbolik,
memahami hak-haknya sebagai warga digital,
serta mengembangkan kapasitas kolektif untuk
melawan normalisasi kekerasan.

Dalam konteks perempuan, literasi digital
berbasis gender berfungsi untuk
mendekonstruksi narasi victim blaming dan
moralitas sempit yang sering dilekatkan pada
tubuh dan ekspresi perempuan di ruang digital.
Literasi ini menegaskan bahwa kekerasan digital
bukan akibat kegagalan individu dalam menjaga
diri, melainkan hasil dari struktur sosial dan
platform yang permisif terhadap kekerasan
(Henry & Powell, 2021). Sementara bagi anak,

E-ISSN 2827-9107

literasi digital berbasis gender harus diarahkan
pada penguatan kemampuan kritis yang sesuai
dengan usia, termasuk pemahaman tentang
relasi kuasa, manipulasi digital, dan pentingnya
pendampingan orang dewasa (Livingstone et al.,
2022).Namun, literasi digital berbasis gender
tidak akan efektif tanpa diiringi oleh perbaikan
struktural yang serius.

Struktur hukum, kebijakan, dan tata
kelola platform digital memiliki peran krusial
dalam menentukan apakah ruang digital berpihak
pada korban atau justru melanggengkan
kekerasan. Banyak studi menunjukkan bahwa
lemahnya regulasi, lambannya respons aparat
penegak hukum, serta bias gender dalam sistem
hukum memperburuk kerentanan perempuan
dan anak di ruang digital (Citron, 2023).
Perbaikan struktural harus mencakup penguatan
regulasi yang secara eksplisit mengakui
kekerasan berbasis gender online sebagai
pelanggaran serius terhadap hak asasi manusia.
Selain itu, mekanisme pelaporan di platform
digital perlu dirancang agar mudah diakses,
responsif, dan berpihak pada korban, khususnya
perempuan dan anak. Platform digital tidak dapat
lagi diposisikan sebagai pihak netral, melainkan
harus bertanggung jawab secara aktif dalam
mencegah, mendeteksi, dan menindak
kekerasan digital yang terjadi dalam ekosistem
mereka (Noble, 2022). Di tingkat institusional,
perbaikan struktural juga mencakup peningkatan
kapasitas aparat penegak hukum, pendidik, dan
tenaga pendamping untuk memahami kekerasan
digital dalam perspektif gender dan usia. Tanpa
pemahaman ini, kekerasan simbolik akan terus
direproduksi melalui praktik institusional yang
menyalahkan korban atau meremehkan dampak
kekerasan digital.

Selain literasi dan struktur, solusi jangka
panjang atas persoalan ini terletak pada
transformasi kultural. Budaya patriarki dan
pemahaman esensialis tentang gender dan usia
merupakan fondasi utama dari kekerasan
simbolik di ruang digital. Selama gender
dipahami sebagai kodrat biologis yang
menentukan peran dan moralitas, perempuan
akan terus dinilai dan dikontrol, sementara anak
akan terus diposisikan sebagai subjek yang

80



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

kurang berdaya (Banet-Weiser, 2021).
Transformasi kultural menuntut dekonstruksi
narasi dominan yang menormalisasi kekerasan
dan ketimpangan. Media, institusi pendidikan,
dan komunitas memiliki peran strategis dalam
membangun pemahaman bahwa gender adalah
konstruksi sosial yang dapat diubah, serta bahwa
perempuan dan anak memiliki agensi penuh
sebagai subjek sosial dan warga digital.
Kampanye publik, kurikulum pendidikan, dan
praktik komunitas harus diarahkan untuk
menantang stereotip gender, membongkar mitos
tentang moralitas  dan kodrat, serta
mempromosikan relasi yang setara dan saling
menghormati (Couldry & Mejias, 2023).

Transformasi  kultural juga berarti
membangun solidaritas kolektif dan
keberpihakan sosial terhadap korban. Ketika
masyarakat berhenti menormalisasi kekerasan
dan mulai mengakui pengalaman perempuan
dan anak sebagai realitas sosial yang sah,
kekerasan simbolik kehilangan daya legitimasi
sosialnya. Dalam konteks ini, ruang digital dapat
direbut kembali sebagai ruang emansipatoris
yang memungkinkan partisipasi setara dan aman
bagi semua kelompok. Pada akhirnya, literasi
digital berbasis gender, perbaikan struktural, dan
transformasi kultural harus dipahami sebagai tiga
pendekatan yang saling terkait dan tidak dapat
berdiri sendiri. Literasi tanpa perubahan struktur
berisiko membebani  korban, sementara
perubahan struktur tanpa transformasi budaya
akan bersifat dangkal dan tidak berkelanjutan.
Dengan mengintegrasikan ketiganya, upaya
menciptakan ruang digital yang aman dan adil
bagi perempuan dan anak tidak hanya bersifat
reaktif, tetapi juga transformatif dan berjangka
panjang (UN Women, 2022; Powell & Henry,
2023).

KESIMPULAN

Transformasi digital yang berlangsung
pesat telah mengubah ruang sosial secara
fundamental, namun perubahan tersebut tidak
serta-merta menghasilkan ruang yang aman,
setara, dan emansipatoris bagi seluruh
kelompok. Kajian ini menunjukkan bahwa ruang
digital justru berfungsi sebagai arena reproduksi

E-ISSN 2827-9107

ketimpangan dan kekerasan simbolik, khususnya
terhadap perempuan dan anak. Idealitas ruang
digital sebagai ruang demokratis berhadapan
dengan realitas sosial yang sarat relasi kuasa,
norma patriarkal, dan bias struktural yang telah
lama mengakar dalam masyarakat. Kerentanan
perempuan dan anak di ruang digital tidak dapat
dipahami sebagai akibat dari kelemahan individu
atau kurangnya keterampilan teknis semata.
Sebaliknya, kerentanan tersebut merupakan
hasil dari kegagalan konseptual masyarakat
dalam membedakan gender sebagai konstruksi
sosial dan jenis kelamin sebagai kondisi biologis.
Kekeliruan ini melahirkan naturalisasi
peran, moralitas, dan batasan sosial tertentu
yang dilekatkan pada perempuan dan anak,
sehingga kekerasan digital kerap dinormalisasi,
dilegitimasi, = bahkan dialihkan  tanggung
jawabnya kepada korban. Dalam konteks ini,
victim blaming, pembatasan ekspresi, dan
delegitimasi pengalaman korban beroperasi
sebagai bentuk kekerasan simbolik yang halus
namun sistemik. Melalui perspektif kekerasan
simbolik  Pierre  Bourdieu, penelitian ini
menegaskan bahwa ruang digital merupakan
arena sosial yang diatur oleh habitus, doxa, dan
distribusi modal simbolik yang timpang.
Kekerasan terhadap perempuan dan anak tidak
selalu hadir dalam bentuk serangan langsung,
melainkan bekerja melalui normalisasi,
invisibilitas, dan penerimaan sosial atas
ketimpangan. Diskursus literasi digital yang
menitikberatkan tanggung jawab individual tanpa
perubahan struktural dan kultural justru
berpotensi memperkuat dominasi simbolik.

DAFTAR PUSTAKA

Banet-Weiser, S. (2021). Popular misogyny:
Sexism, feminism, and backlash in the
digital age. Duke University
Press. https://doi.org/10.1515/978147802
2500

Bourdieu, P. (2001). Masculine domination (R.
Nice, Trans.). Stanford University Press.

Citron, D. K. (2023). The fight for privacy:
Protecting dignity, identity, and love in the
digital age (Revised ed.). W. W. Norton &
Company.

81



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025

Couldry, N., & Mejias, U. A. (2023). Data
colonialism: The costs of connection (2nd
ed.). Stanford University Press.

Fraser, N. (2020). The old is dying and the new
cannot be born: From progressive
neoliberalism to Trump and beyond. Verso.

Henry, N., & Powell, A. (2021). Technology-
facilitated sexual violence: A literature
review of empirical research. Trauma,
Violence, & Abuse, 22(5), 1298-
1313. https://doi.org/10.1177/1524838020
947482

Livingstone, S., Stoilova, M., & Kelly, A.
(2022). The outcomes of online risk for
children: A review of the evidence. EU Kids
Online. London School of Economics and
Political Science.

Noble, S. U. (2022). Algorithms of oppression:
How search engines reinforce
racism (Revised ed.). New York University
Press.

Powell, A., & Henry, N. (2023). Digital sexual
violence and abuse: A  feminist

perspective. Palgrave
Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-
031-22954-4

UN Women. (2022). Gender equality and
women’s empowerment in the digital age.
United Nations Entity for Gender Equality
and the Empowerment of Women.

UNICEF. (2023). Protecting children online:
Global challenges and strategies. United
Nations Children’s Fund.

E-ISSN 2827-9107

82



