
Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 73 

Kekerasan Simbolik dalam Ilusi Emansipasi Ruang Digital 
(Urgensi Literasi Digital, Perubahan Struktural, dan Transformasi Kultural pada 

Kekerasan Terhadap Perempuan dan Anak) 
 

 
Nyoman Ayu Sukma Pramestisari1 

1Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Udayana 
Email: ayu_pramestisari@unud.ac.id 

 
ABSTRACT 

Digital transformation is often understood as an expansion of the public sphere that is democratic and 
emancipatory, enabling individuals to participate on equal terms without being constrained by conventional 
social hierarchies. However, this article advances a sociological critique of this assumption by 
demonstrating that digital space is not neutral, but rather operates as a social field that reproduces existing 
power relations and social inequalities. The central focus of this article is to explain how women and children 
are socially produced as vulnerable groups within digital spaces through mechanisms of symbolic violence 
that function latently and are socially legitimized. Employing a qualitative approach through a literature-
based study, this article examines recent scholarship on online gender-based violence, children’s 
vulnerability within digital ecosystems, and the interrelations between technology, patriarchal culture, and 
structures of power. The analysis reveals that the vulnerability of women and children does not stem from 
biological differences, but from society’s failure to understand gender as a social construction distinct from 
sex as a biological condition. This conceptual misrecognition leads to the naturalization of subordination, 
the justification of control over women’s bodies and expressions, and the delegitimization of children’s 
experiences of violence. Drawing on Pierre Bourdieu’s theoretical framework, digital space is 
conceptualized as a social field in which symbolic capital is unequally distributed, while patriarchal habitus 
and gendered doxa shape social acceptance of such inequalities. Symbolic violence operates through 
language, representation, algorithms, and interactional norms that constrain the agency of subordinate 
groups without overt coercion. This article argues that digital literacy approaches that focus solely on 
individual responsibility risk reinforcing symbolic domination. Therefore, a critical sociological perspective 
is necessary to dismantle the illusion of digital emancipation and to reclaim digital space as an arena of 
equitable social participation. 
 
Keywords: Symbolic violence, Digital space, Gender-based inequality, Women, Children 
 

ABSTRAK 
Transformasi digital kerap dipahami sebagai perluasan ruang publik yang demokratis dan emansipatoris, 
di mana individu dapat berpartisipasi secara setara tanpa dibatasi oleh hierarki sosial konvensional. 
Namun, artikel ini mengajukan kritik sosiologis terhadap asumsi tersebut dengan menunjukkan bahwa 
ruang digital tidak bersifat netral, melainkan beroperasi sebagai arena sosial yang mereproduksi relasi 
kuasa dan ketimpangan yang telah ada. Fokus utama artikel ini adalah menjelaskan bagaimana 
perempuan dan anak diproduksi sebagai kelompok rentan di ruang digital melalui mekanisme kekerasan 
simbolik yang bekerja secara laten dan dilegitimasi secara sosial.Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif melalui studi pustaka, artikel ini menganalisis penelitian mutakhir mengenai kekerasan berbasis 
gender online, kerentanan anak dalam ekosistem digital, serta hubungan antara teknologi, budaya patriarki, 
dan struktur kekuasaan. Analisis menunjukkan bahwa kerentanan perempuan dan anak tidak bersumber 
dari perbedaan biologis, melainkan dari kegagalan masyarakat memahami gender sebagai konstruksi 
sosial yang terpisah dari jenis kelamin sebagai kondisi biologis. Kekeliruan konseptual ini menghasilkan 
naturalisasi subordinasi, pembenaran kontrol atas tubuh dan ekspresi perempuan, serta delegitimasi 
pengalaman kekerasan yang dialami anak.Dalam perspektif Pierre Bourdieu, ruang digital dipahami 
sebagai arena (field) tempat distribusi modal simbolik berlangsung secara timpang, sementara habitus 
patriarkal dan doxa gender membentuk penerimaan sosial terhadap ketimpangan tersebut. Kekerasan 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 74 

simbolik bekerja melalui bahasa, representasi, algoritma, dan norma interaksi yang membatasi agensi 
kelompok subordinat tanpa paksaan langsung. Artikel ini menegaskan bahwa pendekatan literasi digital 
yang semata-mata menekankan tanggung jawab individual justru berpotensi melanggengkan dominasi 
simbolik. Oleh karena itu, diperlukan pembacaan sosiologis kritis untuk membongkar ilusi emansipasi 
digital dan merebut kembali ruang digital sebagai arena partisipasi sosial yang setara. 
 
Kata kunci:  Kekerasan simbolik, Ruang digital, Ketimpangan gender, Perempuan, Anak 
 
Pendahuluan 

Transformasi digital telah menghadirkan 
perubahan mendasar dalam hampir seluruh 
aspek kehidupan sosial, mulai dari komunikasi, 
pendidikan, ekonomi, hingga partisipasi politik. 
Ruang digital secara normatif diposisikan 
sebagai ruang yang demokratis, inklusif, dan 
emansipatoris, yang memungkinkan setiap 
individu untuk mengakses informasi, 
mengekspresikan diri, serta berpartisipasi secara 
setara tanpa dibatasi oleh ruang dan waktu. 
Dalam kerangka ideal tersebut, teknologi digital 
dipahami sebagai instrumen penting untuk 
memperluas kesempatan, memperkuat agensi 
individu, dan menciptakan ruang publik yang 
lebih aman serta adil bagi semua kelompok 
sosial, termasuk perempuan dan anak (Couldry & 
Mejias, 2023). Namun demikian, asumsi normatif 
mengenai netralitas dan keamanan ruang digital 
tidak sepenuhnya tercermin dalam realitas 
empiris.  

Berbagai penelitian mutakhir 
menunjukkan bahwa ruang digital justru menjadi 
arena baru bagi reproduksi ketimpangan sosial 
dan kekerasan berbasis gender. Perempuan dan 
anak secara konsisten muncul sebagai kelompok 
yang paling rentan mengalami berbagai bentuk 
kekerasan digital, seperti pelecehan daring, 
ujaran kebencian berbasis gender, penyebaran 
konten intim tanpa persetujuan, doxxing, hingga 
eksploitasi seksual anak secara online (Henry & 
Powell, 2021; Citron, 2023). Kondisi ini 
menunjukkan adanya jurang yang signifikan 
antara idealisasi ruang digital sebagai ruang 
aman dan praktik sosial yang berlangsung di 
dalamnya. Kekerasan yang terjadi di ruang digital 
tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 
insiden individual atau persoalan teknis 
keamanan siber. Sebaliknya, kekerasan digital 
beroperasi sebagai bentuk kekerasan simbolik 
yang bekerja secara halus, sistemik, dan sering 

kali tidak disadari, baik oleh pelaku maupun oleh 
struktur sosial yang menopangnya. Kekerasan ini 
dimungkinkan oleh budaya patriarki yang telah 
lama mengakar, yang kemudian menemukan 
medium baru melalui teknologi digital. Norma 
misoginis, budaya menyalahkan korban (victim 
blaming), serta objektivikasi tubuh perempuan 
direproduksi melalui bahasa, visual, algoritma, 
dan praktik interaksi di platform digital (Banet-
Weiser, 2021; Noble, 2022). 

Dalam konteks perempuan, ruang digital 
sering kali menjadi perpanjangan dari kontrol 
sosial atas tubuh, moralitas, dan ekspresi diri. 
Perempuan yang mengekspresikan pendapat 
atau identitasnya di ruang digital kerap 
menghadapi pengawasan berlapis, serangan 
berbasis gender, serta delegitimasi suara 
mereka. Sementara itu, anak-anak berada dalam 
posisi yang lebih rentan akibat keterbatasan 
kapasitas proteksi diri dan relasi kuasa yang 
timpang, baik dengan orang dewasa maupun 
dengan sistem platform digital itu sendiri. 
Paparan terhadap konten berbahaya, eksploitasi 
seksual, dan praktik ekonomi ilegal di ruang 
digital berdampak serius terhadap 
perkembangan psikologis dan sosial anak 
(Livingstone et al., 2022; UNICEF, 2023). 
Ironisnya, dominasi pendekatan teknokratis 
dalam wacana keamanan digital justru 
mempersempit pemahaman atas persoalan ini. 
Upaya perlindungan sering kali direduksi pada 
peningkatan keterampilan teknis individu, seperti 
penguatan kata sandi, pengaturan privasi, atau 
literasi penggunaan perangkat. Meskipun 
penting, pendekatan tersebut cenderung 
mengabaikan dimensi struktural dan kultural dari 
kekerasan digital. Dalam praktiknya, beban 
perlindungan sering kali dialihkan kepada 
individu—khususnya perempuan—yang secara 
implisit dituntut untuk “lebih berhati-hati” dalam 
menggunakan ruang digital, alih-alih menantang 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 75 

sistem sosial dan platform yang memungkinkan 
kekerasan tersebut terus berlangsung (Noble, 
2022; Powell & Henry, 2023). 

Kondisi di atas menunjukkan adanya gap 
konseptual yang signifikan dalam pemaknaan 
ruang digital. Di satu sisi, ruang digital 
dipromosikan sebagai ruang aman, rasional, dan 
setara; di sisi lain, ia berfungsi sebagai arena 
reproduksi kekerasan simbolik yang 
memperdalam ketimpangan gender dan 
generasi. Kekerasan simbolik di ruang digital 
bekerja melalui mekanisme normalisasi, 
invisibilitas, dan delegitimasi pengalaman 
korban, sehingga sering kali tidak diakui sebagai 
bentuk kekerasan yang “nyata”. Akibatnya, 
dampak psikososial seperti hilangnya rasa aman, 
menarik diri dari ruang publik digital, krisis 
identitas, hingga risiko bunuh diri kerap luput dari 
perhatian kebijakan dan intervensi sosial (Fraser, 
2020; Citron, 2023). Oleh karena itu, diperlukan 
kerangka analisis yang mampu menempatkan 
ruang digital sebagai arena sosial yang sarat 
relasi kuasa, bukan sekadar medium teknologi. 
Pendekatan literasi digital berbasis keadilan 
gender menjadi penting untuk menjembatani gap 
antara ideal dan realitas tersebut. Literasi digital 
tidak hanya dipahami sebagai kemampuan 
teknis, melainkan sebagai kapasitas kritis untuk 
membaca, menafsirkan, dan menantang narasi 
dominan yang mereproduksi ketimpangan dan 
kekerasan simbolik. Dengan demikian, ruang 
digital dapat direbut kembali sebagai ruang yang 
aman, adil, dan berpihak pada perempuan dan 
anak sebagai subjek sosial yang setara (UN 
Women, 2022; Couldry & Mejias, 2023). 
 
Kajian Pustaka 

Berbagai kajian mutakhir menegaskan 
bahwa ruang digital tidak dapat dipahami sebagai 
ruang yang netral secara sosial, melainkan 
sebagai arena yang mereproduksi relasi kuasa 
yang telah ada dalam masyarakat. Henry dan 
Powell (2021) dalam kajian mereka 
tentang technology-facilitated sexual 
violence menunjukkan bahwa kekerasan 
berbasis gender di ruang digital merupakan 
kelanjutan dari kekerasan patriarkal di ruang 
offline. Mereka menegaskan bahwa teknologi 

digital memperluas jangkauan, intensitas, dan 
dampak kekerasan simbolik melalui mekanisme 
anonimitas, viralitas, dan normalisasi ujaran 
misoginis. Kekerasan digital terhadap 
perempuan tidak hanya bersifat insidental, tetapi 
beroperasi secara sistemik melalui praktik sosial 
yang dilegitimasi oleh budaya dan struktur 
platform. 

Sejalan dengan itu, Banet-Weiser (2021) 
menekankan bahwa budaya digital kontemporer 
memperkuat objektivikasi perempuan melalui 
apa yang ia sebut sebagai popular misogyny. 
Dalam konteks media sosial, ekspresi diri 
perempuan sering kali dibingkai dalam logika 
visibilitas yang paradoksal: perempuan didorong 
untuk tampil, namun sekaligus dihukum ketika 
tampil tersebut melampaui norma patriarkal. 
Kajian ini menunjukkan bahwa kekerasan 
simbolik bekerja melalui bahasa, humor, dan 
representasi visual yang merendahkan 
perempuan, sekaligus menyamarkannya sebagai 
bagian dari kebebasan berekspresi di ruang 
digital. Kajian lain yang relevan datang dari Noble 
(2022), yang menyoroti peran teknologi dan 
algoritma dalam mereproduksi ketimpangan 
sosial dan gender. Noble menunjukkan bahwa 
sistem digital tidak hanya mencerminkan bias 
sosial, tetapi secara aktif memperkuatnya melalui 
desain, klasifikasi, dan distribusi informasi. 
Dalam konteks perempuan dan anak, bias 
algoritmik berkontribusi pada normalisasi 
stereotip gender, invisibilitas pengalaman korban, 
serta lemahnya mekanisme perlindungan. Kajian 
ini penting untuk memahami bahwa kekerasan 
simbolik di ruang digital tidak hanya dihasilkan 
oleh pengguna, tetapi juga oleh struktur teknologi 
itu sendiri. 

Fokus pada kelompok anak, Livingstone 
et al. (2022) menegaskan bahwa anak-anak 
menghadapi risiko berlapis di ruang digital akibat 
ketimpangan relasi kuasa, keterbatasan literasi 
kritis, dan lemahnya regulasi perlindungan. 
Penelitian ini menunjukkan bahwa paparan 
terhadap konten berbahaya, eksploitasi seksual 
online, dan praktik manipulatif di platform digital 
berdampak signifikan terhadap kesehatan mental 
dan perkembangan sosial anak. Kekerasan 
terhadap anak di ruang digital sering kali tidak 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 76 

dikenali sebagai kekerasan simbolik karena 
dibungkus dalam logika hiburan, permainan, atau 
ekonomi digital. Sementara itu, Citron (2023) 
menyoroti bahwa kegagalan sistem hukum dan 
kebijakan dalam merespons kekerasan digital 
berkontribusi pada keberlanjutan kekerasan 
simbolik. Dalam kajiannya, Citron menunjukkan 
bahwa korban—terutama perempuan—sering 
kali tidak mendapatkan pengakuan institusional 
atas pengalaman kekerasan daring mereka. 
Diskursus hukum yang lambat dan bias 
memperkuat budaya menyalahkan korban, 
sehingga perempuan dan anak didorong untuk 
membatasi partisipasi mereka di ruang digital. 
Temuan ini menegaskan bahwa kekerasan 
simbolik tidak hanya berlangsung di level kultural, 
tetapi juga dilembagakan secara struktural. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
desain studi pustaka (library research). 
Pendekatan kualitatif dipilih karena 
penelitian ini tidak bertujuan untuk mengukur 
fenomena secara kuantitatif, melainkan 
untuk memahami, menafsirkan, dan 
mengkonstruksi makna sosial di balik praktik 
kekerasan simbolik terhadap perempuan 
dan anak di ruang digital. Pendekatan ini 
memungkinkan peneliti untuk menggali 
relasi kuasa, konstruksi sosial, serta 
mekanisme kultural yang bekerja secara 
laten dan tidak selalu tampak dalam praktik 
kekerasan digital. 
 
Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian ini bersifat deskriptif-
analitis dengan perspektif kritis. Penelitian 
deskriptif digunakan untuk memetakan bentuk-
bentuk kekerasan simbolik di ruang digital, 
sementara pendekatan analitis kritis digunakan 
untuk mengkaji bagaimana kekerasan tersebut 
dilegitimasi, dinormalisasi, dan direproduksi 
melalui struktur sosial, budaya patriarki, dan 
diskursus dominan mengenai ruang digital. 
Perspektif kritis memungkinkan penelitian ini 
untuk tidak hanya menggambarkan fenomena, 

tetapi juga mempertanyakan relasi kuasa yang 
melandasinya. 

 
Sumber dan Jenis Data 

Data dalam penelitian ini 
merupakan data sekunder yang diperoleh 
melalui studi pustaka. Sumber data meliputi: 

a. Artikel jurnal ilmiah nasional dan 
internasional (terbit dalam 5 tahun 
terakhir) yang membahas kekerasan 
berbasis gender online, sosiologi digital, 
feminisme, dan kekerasan simbolik. 

b. Laporan resmi lembaga negara dan 
organisasi masyarakat sipil, seperti 
Komnas Perempuan, SAFEnet, UNICEF, 
UN Women, serta laporan internasional 
mengenai keamanan digital perempuan 
dan anak. 

c. Dokumen kebijakan dan regulasi, 
termasuk peraturan perundang-
undangan dan pedoman perlindungan 
perempuan dan anak di ruang digital. 

d. Buku dan monograf ilmiah yang relevan 
dengan teori kekerasan simbolik Pierre 
Bourdieu dan kajian kritis gender, 
sepanjang masih relevan secara 
konseptual. 

Pemilihan sumber data dilakukan secara purposif 
dengan kriteria relevansi topik, kredibilitas 
sumber, dan keterkinian publikasi untuk 
memastikan kualitas dan validitas analisis. 
 
Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan 
melalui penelusuran literatur 
sistematis menggunakan basis data ilmiah 
seperti Google Scholar, Scopus, dan portal jurnal 
nasional. Proses ini melibatkan identifikasi kata 
kunci utama, seperti kekerasan 
simbolik, kekerasan berbasis gender 
online, perempuan dan anak di ruang digital, 
serta literasi digital berkeadilan gender. Literatur 
yang diperoleh kemudian diseleksi berdasarkan 
abstrak dan isi untuk memastikan kesesuaian 
dengan fokus penelitian. 

 
Teknik Analisis Data 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 77 

Analisis data dilakukan 
menggunakan analisis tematik dan interpretatif. 
Tahapan analisis meliputi: 

a. Klasifikasi data, dengan 
mengelompokkan temuan literatur 
berdasarkan tema-tema utama, seperti 
bentuk kekerasan simbolik, mekanisme 
reproduksi kekuasaan, dampak 
psikososial, dan respons kebijakan. 

b. Interpretasi kritis, dengan mengaitkan 
tema-tema tersebut pada kerangka teori 
kekerasan simbolik Pierre Bourdieu, 
khususnya konsep habitus, arena (field), 
dan doxa. 

c. Sintesis konseptual, yakni merangkai 
temuan lintas sumber untuk membangun 
pemahaman komprehensif mengenai 
ruang digital sebagai arena kekerasan 
simbolik terhadap perempuan dan anak. 

Analisis dilakukan secara reflektif dengan 
menempatkan konteks sosial, budaya, dan politik 
sebagai bagian integral dari pembacaan data. 
 
Keabsahan Data 

Untuk menjaga keabsahan dan 
kredibilitas penelitian, digunakan triangulasi 
sumber, yakni dengan membandingkan temuan 
dari berbagai jenis literatur dan lembaga. Selain 
itu, konsistensi teoritis dijaga dengan 
menggunakan kerangka konseptual yang sama 
dalam seluruh proses analisis. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
Kegagalan Memahami Gender dan Jenis 
Kelamin 

Kerentanan perempuan dan anak di 
ruang digital tidak dapat dilepaskan dari 
kegagalan masyarakat dalam memahami secara 
konseptual perbedaan antara jenis 
kelamin sebagai kondisi biologis 
dan gender sebagai konstruksi sosial yang 
dibentuk oleh norma, nilai, dan relasi kuasa. 
Kekeliruan konseptual ini menyebabkan peran, 
sifat, dan tanggung jawab tertentu dilekatkan 
secara naturalistik pada perempuan dan anak, 
seolah-olah merupakan takdir yang tidak dapat 
dipertanyakan. Dalam konteks ruang digital, 

kegagalan ini berimplikasi serius karena ia 
membentuk cara masyarakat memaknai 
kehadiran, ekspresi, dan pengalaman 
perempuan serta anak, termasuk ketika mereka 
menjadi korban kekerasan (UN Women, 2022; 
Banet-Weiser, 2021). 

Ruang digital secara normatif diposisikan 
sebagai ruang yang demokratis dan setara, 
namun ia beroperasi dalam kerangka nilai sosial 
yang telah lama dibentuk oleh pemahaman 
esensialis tentang gender. Perempuan kerap 
dipersepsikan sebagai pihak yang secara “alami” 
lebih emosional, pasif, dan bertanggung jawab 
atas moralitas, sementara laki-laki diposisikan 
sebagai subjek aktif dan dominan. Ketika 
pemahaman ini dibawa ke ruang digital, ekspresi 
perempuan—baik dalam bentuk visual, opini, 
maupun partisipasi publik—sering kali dinilai 
berdasarkan standar moral gender yang sempit. 
Akibatnya, perempuan menjadi sasaran 
pelecehan, pengawasan, dan kekerasan daring 
yang kemudian dibenarkan dengan argumen 
bahwa mereka telah melanggar “kodrat” atau 
norma kewanitaan (Henry & Powell, 2021; Citron, 
2023). Contoh konkret dari kegagalan ini terlihat 
dalam praktik victim blaming terhadap 
perempuan korban kekerasan digital. 
Penyebaran konten intim tanpa persetujuan, 
misalnya, sering kali tidak dipahami sebagai 
kejahatan serius, melainkan sebagai akibat dari 
perilaku perempuan yang dianggap terlalu 
terbuka atau tidak menjaga diri. Narasi semacam 
ini berangkat dari anggapan bahwa perempuan 
memiliki tanggung jawab moral yang lebih besar 
atas tubuh dan citranya, seolah-olah kontrol atas 
tubuh perempuan merupakan konsekuensi alami 
dari jenis kelaminnya. Padahal, standar tersebut 
merupakan konstruksi sosial yang dilegitimasi 
secara kultural, bukan kodrat biologis (Banet-
Weiser, 2021). 

Kegagalan membedakan gender dan 
jenis kelamin juga berdampak pada cara 
perempuan diperlakukan ketika mereka aktif 
bersuara di ruang digital. Perempuan yang 
menyampaikan pendapat kritis, terutama terkait 
isu politik, agama, atau gender, kerap diserang 
dengan komentar yang merendahkan tubuh, 
seksualitas, atau peran domestiknya. Serangan 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 78 

semacam ini tidak diarahkan pada substansi 
argumen, melainkan pada identitas gender 
perempuan yang dianggap menyimpang dari 
peran sosial yang “seharusnya”. Dalam konteks 
ini, ruang digital berfungsi sebagai arena 
pendisiplinan sosial untuk mengembalikan 
perempuan ke peran yang dianggap sesuai 
dengan kodratnya (Citron, 2023). Pada kelompok 
anak, kegagalan memahami perbedaan antara 
konstruksi sosial dan kodrat biologis juga 
berkontribusi terhadap kerentanan di ruang 
digital. Anak sering kali dipandang sebagai 
individu yang belum sepenuhnya memiliki 
kapasitas moral dan rasional, sehingga suara 
dan pengalaman mereka dianggap kurang valid. 
Di sisi lain, anak juga diasumsikan mampu 
beradaptasi secara alami dengan teknologi 
hanya karena mereka lahir di era digital. Asumsi 
ini mengaburkan fakta bahwa literasi digital 
bukanlah kemampuan bawaan, melainkan 
keterampilan sosial yang perlu dipelajari dan 
didampingi. Akibatnya, anak sering kali dibiarkan 
menghadapi ruang digital tanpa perlindungan 
yang memadai (Livingstone et al., 2022; UNICEF, 
2023). 

Kerentanan anak di ruang digital juga 
diperkuat oleh normalisasi peran sosial tertentu 
yang dilekatkan pada usia mereka. Anak 
diposisikan sebagai konsumen, objek hiburan, 
atau target pasar dalam ekonomi digital, 
sementara aspek perlindungan dan hak anak 
sering kali diabaikan. Praktik seperti eksploitasi 
seksual anak secara online, grooming, dan 
paparan konten berbahaya kerap tidak segera 
dikenali sebagai kekerasan karena dibungkus 
dalam bentuk permainan, relasi pertemanan, 
atau hiburan digital. Ketika kekerasan terjadi, 
anak sering kali disalahkan karena dianggap 
kurang berhati-hati, padahal ketidaksetaraan 
relasi kuasa dan kurangnya pendampingan 
merupakan faktor utama (Livingstone et al., 
2022). Lebih jauh, kegagalan konseptual dalam 
memahami gender dan jenis kelamin juga 
tercermin dalam pendekatan literasi dan 
keamanan digital yang dominan. Literasi digital 
sering kali dipahami secara sempit sebagai 
kemampuan teknis, tanpa membongkar norma 
gender yang membentuk pengalaman pengguna. 

Perempuan diajarkan untuk lebih berhati-hati, 
membatasi ekspresi, dan menyesuaikan diri 
dengan risiko, sementara anak diarahkan untuk 
patuh dan tidak melanggar aturan. Pendekatan 
ini mengabaikan fakta bahwa kekerasan terjadi 
bukan karena identitas biologis korban, 
melainkan karena konstruksi sosial yang 
menempatkan mereka dalam posisi subordinat 
(Noble, 2022). 

Kondisi tersebut diperparah oleh 
lemahnya respons institusional dan budaya 
hukum yang masih bias gender dan usia. 
Kekerasan digital terhadap perempuan dan anak 
sering kali dianggap sebagai masalah privat atau 
konsekuensi dari penggunaan teknologi, bukan 
sebagai pelanggaran hak yang serius. Ketika 
masyarakat gagal memahami bahwa norma 
gender bersifat konstruktif dan dapat diubah, 
maka kekerasan di ruang digital akan terus 
direproduksi dan dinormalisasi. Perempuan dan 
anak akhirnya didorong untuk menarik diri dari 
ruang digital demi keselamatan, sehingga 
kehilangan akses terhadap manfaat sosial, 
ekonomi, dan politik yang seharusnya dapat 
mereka peroleh (UN Women, 2022). 

Dengan demikian, kerentanan 
perempuan dan anak di ruang digital merupakan 
hasil dari interaksi antara teknologi digital dan 
pemahaman sosial yang keliru mengenai gender 
dan jenis kelamin. Selama gender terus 
diperlakukan sebagai takdir biologis, ruang digital 
akan tetap menjadi arena yang tidak aman bagi 
kelompok yang telah lama dimarginalkan. Oleh 
karena itu, upaya menciptakan ruang digital yang 
aman tidak dapat berhenti pada solusi teknis 
semata, melainkan harus disertai dengan 
transformasi pemahaman sosial mengenai 
gender sebagai konstruksi, serta pengakuan 
penuh atas hak dan agensi perempuan dan anak 
di ruang digital. 
 
Kerentanan adalah Kekerasan Simbolik 

Dalam perspektif Pierre Bourdieu, 
kekerasan simbolik merupakan bentuk 
kekuasaan yang bekerja secara halus, tidak 
kasatmata, dan diterima sebagai sesuatu yang 
wajar oleh mereka yang mendominasi maupun 
yang didominasi. Kekerasan ini tidak dijalankan 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 79 

melalui paksaan fisik, melainkan melalui bahasa, 
simbol, kategori berpikir, dan sistem makna yang 
dilegitimasi secara sosial (Bourdieu, 2001). 
Dengan kerangka ini, kerentanan perempuan 
dan anak di ruang digital dapat dipahami bukan 
sebagai akibat dari kelemahan individual, 
melainkan sebagai hasil dari dominasi simbolik 
yang direproduksi dalam arena digital. 

Ruang digital, dalam kerangka Bourdieu, 
dapat dipahami sebagai sebuah arena 
(field) sosial dengan aturan, hierarki, dan logika 
kekuasaan tertentu. Arena ini tidak netral, 
melainkan dibentuk oleh relasi kuasa yang telah 
ada dalam masyarakat. Budaya patriarki yang 
mendominasi ruang sosial offline masuk dan 
bertransformasi di ruang digital melalui praktik 
komunikasi, representasi, dan desain platform. 
Dalam arena ini, perempuan dan anak 
menempati posisi subordinat karena modal 
simbolik yang mereka miliki—seperti legitimasi 
suara, otoritas moral, dan pengakuan sosial—
lebih rendah dibandingkan kelompok dominan 
(Banet-Weiser, 2021). Kekerasan simbolik 
terhadap perempuan di ruang digital bekerja 
melalui habitus patriarkal yang membentuk cara 
masyarakat memandang tubuh, ekspresi, dan 
peran perempuan. Habitus ini menghasilkan 
disposisi kolektif yang menganggap perempuan 
sebagai objek visual, penjaga moralitas, dan 
pihak yang harus mengontrol diri. Ketika 
perempuan mengalami pelecehan daring, 
penyebaran konten intim tanpa persetujuan, atau 
serangan berbasis gender, kekerasan tersebut 
sering kali tidak diakui sebagai pelanggaran 
serius karena telah dinormalisasi dalam struktur 
makna sosial. Victim blaming merupakan 
manifestasi nyata dari kekerasan simbolik, di 
mana perempuan menerima penilaian moral 
sebagai sesuatu yang “seharusnya”, sehingga 
dominasi berlangsung tanpa perlawanan terbuka 
(Henry & Powell, 2021). 

Lebih jauh, kekerasan simbolik juga 
tampak dalam kegagalan masyarakat 
membedakan antara gender sebagai konstruksi 
sosial dan jenis kelamin sebagai kodrat biologis. 
Dalam kerangka doxa—yakni keyakinan yang 
diterima tanpa dipertanyakan—peran dan 
batasan sosial perempuan dianggap sebagai 

konsekuensi alami dari jenis kelaminnya. Doxa ini 
bekerja efektif di ruang digital, misalnya ketika 
perempuan yang aktif bersuara dianggap “tidak 
pantas”, “terlalu vokal”, atau melanggar kodrat. 
Kekerasan simbolik di sini tidak hanya 
membungkam perempuan secara individual, 
tetapi juga mengatur batas-batas kehadiran 
perempuan dalam ruang publik digital (Citron, 
2023). Pada kelompok anak, kekerasan simbolik 
beroperasi melalui doxa usia yang memposisikan 
anak sebagai subjek yang belum rasional dan 
tidak sepenuhnya memiliki agensi. Dalam arena 
digital, anak sering kali dipandang sebagai 
pengguna teknologi yang “alami” dan adaptif, 
sehingga risiko yang mereka hadapi dianggap 
sebagai konsekuensi wajar dari proses belajar. 
Pandangan ini mengaburkan relasi kuasa yang 
timpang antara anak dan orang dewasa, serta 
antara anak dan platform digital. Praktik seperti 
eksploitasi seksual online, grooming, dan 
manipulasi emosional tidak selalu dikenali 
sebagai kekerasan karena dibingkai dalam narasi 
pertemanan, hiburan, atau permainan 
(Livingstone et al., 2022). 

Kekerasan simbolik terhadap perempuan 
dan anak juga diperkuat oleh diskursus literasi 
digital yang berfokus pada tanggung jawab 
individual. Dalam perspektif Bourdieu, diskursus 
ini berfungsi sebagai mekanisme legitimasi 
dominasi, karena memindahkan beban 
perlindungan kepada individu yang telah berada 
dalam posisi subordinat. Perempuan diminta 
untuk membatasi ekspresi dan menjaga diri, 
sementara anak dituntut untuk patuh dan berhati-
hati, tanpa mempertanyakan struktur sosial dan 
teknologi yang memungkinkan kekerasan terjadi. 
Dominasi simbolik menjadi efektif karena diterima 
sebagai solusi rasional dan netral (Noble, 2022). 
Dengan demikian, analisis melalui perspektif 
kekerasan simbolik Pierre Bourdieu 
menunjukkan bahwa kerentanan perempuan dan 
anak di ruang digital merupakan hasil dari 
internalisasi dominasi yang dilegitimasi melalui 
habitus, doxa, dan struktur arena digital. 
Kekerasan tidak selalu hadir dalam bentuk 
serangan langsung, tetapi bekerja melalui 
normalisasi, invisibilitas, dan penerimaan sosial 
atas ketimpangan. Ruang digital, alih-alih 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 80 

menjadi ruang aman, berfungsi sebagai arena 
reproduksi kekuasaan simbolik yang membatasi 
agensi perempuan dan anak, serta menghalangi 
mereka untuk hadir secara setara dalam ruang 
publik digital. 
 
Literasi Digital Berbasis Gender, Perubahan 
Struktural, dan Transformasi Kultural 

Persoalan kerentanan perempuan dan 
anak di ruang digital tidak dapat diselesaikan 
melalui pendekatan parsial atau teknis semata. 
Kompleksitas masalah ini menuntut solusi 
multidimensional yang mampu menjawab 
dimensi individual, struktural, dan kultural secara 
simultan. Oleh karena itu, upaya menciptakan 
ruang digital yang aman dan adil perlu diarahkan 
pada penguatan literasi digital berbasis gender, 
perbaikan struktur kelembagaan dan teknologi, 
serta transformasi budaya sosial yang menopang 
kekerasan simbolik dan ketimpangan relasi 
kuasa. Literasi digital berbasis gender 
merupakan pendekatan yang menempatkan 
relasi kuasa, norma sosial, dan konstruksi gender 
sebagai bagian integral dari pemahaman 
teknologi digital. Berbeda dengan literasi digital 
konvensional yang menekankan keterampilan 
teknis—seperti pengelolaan kata sandi, 
pengaturan privasi, atau keamanan akun—
literasi digital berbasis gender bertujuan 
membangun kesadaran kritis terhadap 
bagaimana teknologi dapat mereproduksi 
ketimpangan dan kekerasan berbasis gender 
(UN Women, 2022). Pendekatan ini 
memampukan individu, khususnya perempuan 
dan anak, untuk mengenali kekerasan simbolik, 
memahami hak-haknya sebagai warga digital, 
serta mengembangkan kapasitas kolektif untuk 
melawan normalisasi kekerasan. 

Dalam konteks perempuan, literasi digital 
berbasis gender berfungsi untuk 
mendekonstruksi narasi victim blaming dan 
moralitas sempit yang sering dilekatkan pada 
tubuh dan ekspresi perempuan di ruang digital. 
Literasi ini menegaskan bahwa kekerasan digital 
bukan akibat kegagalan individu dalam menjaga 
diri, melainkan hasil dari struktur sosial dan 
platform yang permisif terhadap kekerasan 
(Henry & Powell, 2021). Sementara bagi anak, 

literasi digital berbasis gender harus diarahkan 
pada penguatan kemampuan kritis yang sesuai 
dengan usia, termasuk pemahaman tentang 
relasi kuasa, manipulasi digital, dan pentingnya 
pendampingan orang dewasa (Livingstone et al., 
2022).Namun, literasi digital berbasis gender 
tidak akan efektif tanpa diiringi oleh perbaikan 
struktural yang serius.  

Struktur hukum, kebijakan, dan tata 
kelola platform digital memiliki peran krusial 
dalam menentukan apakah ruang digital berpihak 
pada korban atau justru melanggengkan 
kekerasan. Banyak studi menunjukkan bahwa 
lemahnya regulasi, lambannya respons aparat 
penegak hukum, serta bias gender dalam sistem 
hukum memperburuk kerentanan perempuan 
dan anak di ruang digital (Citron, 2023). 
Perbaikan struktural harus mencakup penguatan 
regulasi yang secara eksplisit mengakui 
kekerasan berbasis gender online sebagai 
pelanggaran serius terhadap hak asasi manusia. 
Selain itu, mekanisme pelaporan di platform 
digital perlu dirancang agar mudah diakses, 
responsif, dan berpihak pada korban, khususnya 
perempuan dan anak. Platform digital tidak dapat 
lagi diposisikan sebagai pihak netral, melainkan 
harus bertanggung jawab secara aktif dalam 
mencegah, mendeteksi, dan menindak 
kekerasan digital yang terjadi dalam ekosistem 
mereka (Noble, 2022). Di tingkat institusional, 
perbaikan struktural juga mencakup peningkatan 
kapasitas aparat penegak hukum, pendidik, dan 
tenaga pendamping untuk memahami kekerasan 
digital dalam perspektif gender dan usia. Tanpa 
pemahaman ini, kekerasan simbolik akan terus 
direproduksi melalui praktik institusional yang 
menyalahkan korban atau meremehkan dampak 
kekerasan digital. 

Selain literasi dan struktur, solusi jangka 
panjang atas persoalan ini terletak pada 
transformasi kultural. Budaya patriarki dan 
pemahaman esensialis tentang gender dan usia 
merupakan fondasi utama dari kekerasan 
simbolik di ruang digital. Selama gender 
dipahami sebagai kodrat biologis yang 
menentukan peran dan moralitas, perempuan 
akan terus dinilai dan dikontrol, sementara anak 
akan terus diposisikan sebagai subjek yang 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 81 

kurang berdaya (Banet-Weiser, 2021). 
Transformasi kultural menuntut dekonstruksi 
narasi dominan yang menormalisasi kekerasan 
dan ketimpangan. Media, institusi pendidikan, 
dan komunitas memiliki peran strategis dalam 
membangun pemahaman bahwa gender adalah 
konstruksi sosial yang dapat diubah, serta bahwa 
perempuan dan anak memiliki agensi penuh 
sebagai subjek sosial dan warga digital. 
Kampanye publik, kurikulum pendidikan, dan 
praktik komunitas harus diarahkan untuk 
menantang stereotip gender, membongkar mitos 
tentang moralitas dan kodrat, serta 
mempromosikan relasi yang setara dan saling 
menghormati (Couldry & Mejias, 2023). 

Transformasi kultural juga berarti 
membangun solidaritas kolektif dan 
keberpihakan sosial terhadap korban. Ketika 
masyarakat berhenti menormalisasi kekerasan 
dan mulai mengakui pengalaman perempuan 
dan anak sebagai realitas sosial yang sah, 
kekerasan simbolik kehilangan daya legitimasi 
sosialnya. Dalam konteks ini, ruang digital dapat 
direbut kembali sebagai ruang emansipatoris 
yang memungkinkan partisipasi setara dan aman 
bagi semua kelompok. Pada akhirnya, literasi 
digital berbasis gender, perbaikan struktural, dan 
transformasi kultural harus dipahami sebagai tiga 
pendekatan yang saling terkait dan tidak dapat 
berdiri sendiri. Literasi tanpa perubahan struktur 
berisiko membebani korban, sementara 
perubahan struktur tanpa transformasi budaya 
akan bersifat dangkal dan tidak berkelanjutan. 
Dengan mengintegrasikan ketiganya, upaya 
menciptakan ruang digital yang aman dan adil 
bagi perempuan dan anak tidak hanya bersifat 
reaktif, tetapi juga transformatif dan berjangka 
panjang (UN Women, 2022; Powell & Henry, 
2023). 
 
KESIMPULAN 

Transformasi digital yang berlangsung 
pesat telah mengubah ruang sosial secara 
fundamental, namun perubahan tersebut tidak 
serta-merta menghasilkan ruang yang aman, 
setara, dan emansipatoris bagi seluruh 
kelompok. Kajian ini menunjukkan bahwa ruang 
digital justru berfungsi sebagai arena reproduksi 

ketimpangan dan kekerasan simbolik, khususnya 
terhadap perempuan dan anak. Idealitas ruang 
digital sebagai ruang demokratis berhadapan 
dengan realitas sosial yang sarat relasi kuasa, 
norma patriarkal, dan bias struktural yang telah 
lama mengakar dalam masyarakat. Kerentanan 
perempuan dan anak di ruang digital tidak dapat 
dipahami sebagai akibat dari kelemahan individu 
atau kurangnya keterampilan teknis semata. 
Sebaliknya, kerentanan tersebut merupakan 
hasil dari kegagalan konseptual masyarakat 
dalam membedakan gender sebagai konstruksi 
sosial dan jenis kelamin sebagai kondisi biologis.  

Kekeliruan ini melahirkan naturalisasi 
peran, moralitas, dan batasan sosial tertentu 
yang dilekatkan pada perempuan dan anak, 
sehingga kekerasan digital kerap dinormalisasi, 
dilegitimasi, bahkan dialihkan tanggung 
jawabnya kepada korban. Dalam konteks ini, 
victim blaming, pembatasan ekspresi, dan 
delegitimasi pengalaman korban beroperasi 
sebagai bentuk kekerasan simbolik yang halus 
namun sistemik. Melalui perspektif kekerasan 
simbolik Pierre Bourdieu, penelitian ini 
menegaskan bahwa ruang digital merupakan 
arena sosial yang diatur oleh habitus, doxa, dan 
distribusi modal simbolik yang timpang. 
Kekerasan terhadap perempuan dan anak tidak 
selalu hadir dalam bentuk serangan langsung, 
melainkan bekerja melalui normalisasi, 
invisibilitas, dan penerimaan sosial atas 
ketimpangan. Diskursus literasi digital yang 
menitikberatkan tanggung jawab individual tanpa 
perubahan struktural dan kultural justru 
berpotensi memperkuat dominasi simbolik. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Banet-Weiser, S. (2021). Popular misogyny: 

Sexism, feminism, and backlash in the 
digital age. Duke University 
Press. https://doi.org/10.1515/978147802
2500 

Bourdieu, P. (2001). Masculine domination (R. 
Nice, Trans.). Stanford University Press. 

Citron, D. K. (2023). The fight for privacy: 
Protecting dignity, identity, and love in the 
digital age (Revised ed.). W. W. Norton & 
Company. 



Jurnal Ilmiah Perpustakaan dan Informasi (JIPUS) Vol. 5 No. 2 Tahun 2025  
E-ISSN 2827-9107  

 

 82 

Couldry, N., & Mejias, U. A. (2023). Data 
colonialism: The costs of connection (2nd 
ed.). Stanford University Press. 

Fraser, N. (2020). The old is dying and the new 
cannot be born: From progressive 
neoliberalism to Trump and beyond. Verso. 

Henry, N., & Powell, A. (2021). Technology-
facilitated sexual violence: A literature 
review of empirical research. Trauma, 
Violence, & Abuse, 22(5), 1298–
1313. https://doi.org/10.1177/1524838020
947482 

Livingstone, S., Stoilova, M., & Kelly, A. 
(2022). The outcomes of online risk for 
children: A review of the evidence. EU Kids 
Online. London School of Economics and 
Political Science. 

Noble, S. U. (2022). Algorithms of oppression: 
How search engines reinforce 
racism (Revised ed.). New York University 
Press. 

Powell, A., & Henry, N. (2023). Digital sexual 
violence and abuse: A feminist 
perspective. Palgrave 
Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-
031-22954-4 

UN Women. (2022). Gender equality and 
women’s empowerment in the digital age. 
United Nations Entity for Gender Equality 
and the Empowerment of Women. 

UNICEF. (2023). Protecting children online: 
Global challenges and strategies. United 
Nations Children’s Fund. 

 


